
 

1 
 

 

Ricordo di Guido Alpa e Umberto Breccia  

di Andrea D’Angelo 
già Professore Ordinario di Diritto privato nell’Università di Genova 

 

Desidero innanzitutto esprimere un ringraziamento particolare agli organizzatori 

per aver accostato, in questa occasione di ricordo e di compianto, Guido Alpa e Umberto 

Breccia, che vedo accomunati non solo dalla prossimità della loro dolorosa scomparsa e 

dalla grave perdita che la nostra comunità ha sofferto, non solo dall'alto loro valore di 

questi Maestri della nostra disciplina, ma anche da alcuni aspetti della loro personalità, 

che hanno in qualche modo a che fare con la “moderazione” di cui parlerò riguardo a 

Guido, e che si manifestava, in particolare, nella loro attitudine di ascolto e in un tratto di 

affabile signorilità. 

Di fronte all'imponenza e alla varietà tematica della produzione scientifica di Guido 

Alpa e alla vastità del suo pensiero, non mi sento in grado, in questa occasione di ricordo, 

di proporre un ampio affresco, ma solo uno schizzo concentrato solo su alcuni profili, 

avendo confidato sul contributo di maggior respiro di Enzo Roppo. 

Ho voluto scegliere un profilo che mi appare come tra i più significativi, ed è certo 

cruciale, nell'opera di Guido e nella sua visione complessiva del diritto e della sua 

dimensione concreta e vitale. È naturale quindi che il mio pensiero sia andato a due libri 

che sono, in questa prospettiva, fondamentali e massimamente rappresentativi: L'arte di 

giudicare e I principi generali, traendone anche l'opportunità di citazione di alcuni passi 

che mi sembrano cardinali e che possono consentirci di ascoltare direttamente, ancora 

una volta, la voce di Guido. 

La ragione di tale scelta credo sia a tutti evidente; entrambe le opere, sia pure 

muovendo da diversi, in certo senso simmetrici, punti di vista, confluiscono nella 

considerazione del momento in cui si manifesta e si attua la vita pratica del diritto: la 

formazione del giudizio concreto e individuale di risoluzione delle controversie, di 

decisione dei casi.  

L'arte di giudicare investe specificamente le attività, le modalità, i ragionamenti 

mediante i quali essa si esercita; I principi generali concerne i criteri di esercizio di 

quell'arte, le direttive, i valori, che ne costituiscono il riferimento, colti nel loro momento 

apicale, che peraltro si colloca sul problematico crinale tra versante interno e versante 

esterno all'ordinamento. I due scritti quindi, in certo senso, si incontrano e finiscono col 

sovrapporsi e completarsi. Nella Premessa a L'arte di giudicare si dice esplicitamente che 

il libro è «il seguito della ricerca sui principi generali». 

 
 Intervento tenuto nella sessione “Ricordo di Guido Alpa e Umberto Breccia” del XLI Coordinamento dei 
dottorati di ricerca in diritto privato, svoltosi il 30-31 ottobre 2025 a Santa Margherita Ligure.  



 

2 
 

L'indagine sui princìpi si snoda tra la prospettiva ermeneutica, quella assiologica e 

quella storica, che a sua volta sfocia in quella comparativa, articolandosi nella fase 

anteriore e posteriore alle codificazioni. La prospettiva storica invade invero le altre, 

secondo la sensibilità e gli interessi di Guido Alpa testimoniati anche da un'altra sua opera 

importante: La cultura delle regole.  

Nell'ampia rassegna delle opinioni di grandi giuristi del passato, delle tendenze che 

si sono nel tempo manifestate, e in senso più generale dei grandi orientamenti e 

movimenti del pensiero giuridico, emergono le diversità e i contrasti, che investono il 

cuore delle problematiche dei principi generali e sono trattati da Guido con grande 

equilibrio, sobrietà e cautela, evitando egli di assumere posizioni drastiche che, nella loro 

unilateralità, trascurerebbero i lumi che egli non manca di ravvisare nelle pur 

contrapposte opinioni.  

 Penso, per esempio, all'atteggiamento che Guido Alpa assume riguardo alla pluralità 

di funzioni da assegnarsi ai principi, e quindi non meramente interpretativa e integrativa 

di disposizioni puntuali e completiva dell'ordinamento, ma anche direttamente e 

autonomamente "normativa".    

E penso soprattutto al percorso che Alpa segue, sulla scorta delle più autorevoli 

opinioni espresse in argomento con riguardo alle codificazioni nazionali, a partire da 

Vittorio Scialoja, in merito alla questione della positività e statualità dei principi generali. 

Si succede così la considerazione delle dottrine positivistiche, storiche e moderne, di 

riedizioni di concezioni giusnaturalistiche, delle formule suggestive della "natura delle 

cose" e della "coscienza sociale", di evocazioni dell'equità, orientamenti giusrealistici, e 

così via. Guido Alpa si limita peraltro a trarne volta a volta spunto per sottolinearne limiti 

(come le velleità illusorie di un positivismo acritico) o rischi (di un incontrollato arbitrio 

dei giudici), senza mostrare di possedere e senza voler proporre soluzioni e formule di 

generale e assoluta validità.  

Basti considerare un suo commento, che può suonare paradossale, a orientamenti 

del Conseil constitutionnel francese in materia di certezza del diritto: «Ma, come non 

poteva essere diversamente, la certezza del diritto - qualificata come principio - conserva 

il suo carattere fluido e una applicazione incerta». E, riferendosi alla illustrata varietà dei 

princìpi, conclude: «il mondo dei princìpi può apparire complesso, contraddittorio, 

confuso. Le stratificazioni storiche, gli usi plurimi, gli equivoci linguistici giustificano 

questa impressione»; e poi, nella comparazione con i principi di altre discipline 

scientifiche, osserva: «Certo, il laboratorio dei giuristi è, forse, più complesso, perché si 

debbono usare segni, simboli, espressioni per alludere a concetti che non trovano un 

referente in natura o nelle rappresentazioni della natura; essi popolano l'immaginario 

collettivo che prende il nome di diritto».  

Nella prefazione alla seconda edizione dei Principi troviamo affermazioni che danno 

conto del senso della riflessione di Guido Alpa e che in qualche modo preparano L'arte di 



 

3 
 

giudicare: «In effetti si fanno molte cose con i principi: buone e cattive»; e soggiunge: 

«non si può intendere il significato dei principi se non si verifica in concreto come essi 

operano» e «come essi sono percepiti dalla comunità degli interpreti, a quali usi essi 

vengono piegati, e quali scopi si raggiungono con il loro impiego». 

 E infatti, negli ultimi capitoli, il discorso si incentra, anziché sulla ricerca di una 

definita dottrina dei princìpi generali, sull'analisi della loro effettiva operatività nelle 

materie dei contratti, della responsabilità civile, dell'impresa. 

L'arte di giudicare si apre e si sviluppa nel riferimento alla "creatività" dell'attività 

di formazione del giudizio di risoluzione delle controversie, talché la scelta del termine 

"arte" appare significativa e non retorica. E il discorso si svolge nel riconoscimento della 

giurisprudenza come fonte del diritto e nella descrizione delle modalità e tecniche con le 

quali si esprime il suo ruolo “creativo”.  

Tuttavia, come sappiamo, tale qualificazione può tradire un significato che risiede 

piuttosto nell'ineliminabile discrezionalità del giudice che si manifesta nelle diverse 

operazioni mentali che compie e nell'amministrazione dei criteri di giudizio positivamente 

precostituiti, in tal senso non corrispondendo al significato di creatività che implica quello 

di "far nascere dal nulla". E tale relazione è sapientemente illustrata nell'opera di Guido 

Alpa attraverso, appunto, le tecniche mediante le quali è esercitata la 

creatività/discrezionalità, che non mancano di trovare, a volte, nello stesso diritto positivo 

la propria legittimazione: utilizzo di princìpi generali e di clausole generali, soluzioni 

interpretative, a volte "spinte", ragionamento analogico, argomentazioni equitative al di 

là dei confini entro i quali il diritto positivo scritto tende a contenere l'equità, riferimenti 

alla coscienza sociale.  

Le pagine dedicate a quest'ultima formula appaiono molto indicative della posizione 

di Guido Alpa sull'intera materia. Premette che occorre al riguardo «accertare significati, 

frequenza dei riferimenti, ruoli che questa espressione riveste», mostrando, anche a 

questo proposito, di non voler proporre una definita dottrina che possa, rispetto alla 

formula, costruirsi. Sono infatti passati in rassegna i suoi "usi giurisprudenziali" e le 

definizioni della giurisprudenza, sottolineandone la molteplicità e l'irriducibilità a unità: 

«Alla luce dei risultati offerti dall'analisi delle massime e delle motivazioni raccolte 

sarebbe fuorviante attribuire un significato univoco a "coscienza sociale", un significato 

precostituito di "coscienza" e di "sociale", un ruolo unificante del sintagma». 

Si coglie dunque nel pensiero di Guido Alpa un diffuso scetticismo non solo nei 

confronti dello ius positum, dell'interpretazione e del metodo sistematico quali vie di 

accesso alla determinazione di un contenuto originario e vero delle norme, ma anche nei 

confronti dei tentativi di attribuire rigore alle tecniche di esercizio della 

discrezionalità/creatività. Uno scetticismo che non è ispirato dall'ideologia, ma è imposto 

da una visione realistica del mondo e della vita del diritto, in consonanza con il pensiero 



 

4 
 

di Tarello e della sua scuola che ha molto influito sulla formazione, sulla mentalità e sul 

metodo dei civilisti genovesi - e non solo - della generazione di Guido Alpa.  

Questo atteggiamento è del resto congeniale alla personalità, non solo scientifica, ma 

complessiva di Guido. Per una prima celebrazione genovese della sua figura, dedicata alle 

commosse testimonianze dei suoi amici più prossimi, è stata scelta dagli organizzatori una 

formula che non poteva essere più felice: Guido Alpa maestro mite. Ora, la sua mitezza 

non era soltanto un tratto del carattere della sua personalità umana, delle modalità con le 

quali si rapportava agli altri, alle quali conformava le sue attività professionali e 

istituzionali, ma essa traspare anche, vividamente, nella moderazione dell'espressione del 

suo pensiero di giurista. Così, come appare evidente nelle due opere che ho scelto di 

assumere a riferimento del mio intervento, l'attitudine scettica del suo pensiero e del suo 

metodo, non è mai brandita come arma polemica per contrastare opinioni differenti, non 

ha mai toni di asprezza, ma si manifesta, appunto, in accenti miti e moderati, spesso non 

alieni da un'apertura alla disponibilità conciliativa. 

Lasciando ancora la parola a Guido, riporto alcuni passi delle pagine di congedo che 

concludono L'arte di giudicare e che sono altamente significative:  

«Non c’è dunque da meravigliarsi se interi settori del diritto poggiano su esili 

fondamenti normativi scritti e invece fanno germogliare immense foreste di regole 

giurisprudenziali. Questo sforzo costante e tenace non è scevro, tuttavia, da ritorni, da 

contraddizioni, da errori. 

In ogni caso, l’individualità e l’umanità dell’interprete non debbono divenire 

strumento di ingiustizia. Per prevenire l’arbitraria utilizzazione e creazione di regole, non 

sono sufficienti né le considerazioni formali su cui aduggiano i giuspositivisti, né le crude 

prese d’atto dei giusrealisti. Poiché non si può imbrigliare l’impeto, la fantasia o talvolta 

l’ignavia dell’interprete, occorre innanzitutto richiamare la sua attenzione, ma anche 

l’attenzione della dottrina, che dovrebbe assolvere il nobile compito di custodire i 

«custodes», sulle ordinarie operazioni interpretative e creative. In fin dei conti, 

consapevolezza dei poteri, consapevolezza dei loro effetti e self-restraint dovrebbero 

essere un tutt’uno. 

Un po’ di sano realismo consente di dissacrare i dogmi interpretativi, o meglio, di 

strappare il velo dell’omertà sui dogmi interpretativi. Questi dogmi tacitano le coscienze, 

restituiscono tranquillità al giudice, danno conforto al «dottore». 

Tutti questi schermi o espedienti possono essere considerati per l’appunto schermi 

o espedienti da parte degli interpreti, e quindi la linea di demarcazione del lecito e 

dell’arbitrario tende a spostarsi o a non riconoscersi. 

L’unico limite all’arbitrio è il self-restraint dell’interprete. È un limite soggettivo, 

aleatorio, inconfessato, che poggia su valori e regole deontologici. È un limite dettato dallo 

stile e dalle mode. È un limite confortato dalla storia e dai valori metagiuridici. È un limite 

che vale (per chi dice vale) per quel che vale». 


